
16

Was ist eine heilige, oder eine geheiligte 
Zeit? Wir alle haben wohl unterschied-
liche Vorstellungen, Überzeugungen 
und auch Erinnerungen: Festzeiten, ge-
schenkte Zeiten, (aus unterschiedlichen 
Gründen) sehr dichte Zeiten, Zeiten, in 
denen die Zeit still steht…

Im biblischen Buch Kohelet (Prediger, 
Ecclesiastes) kommt ein „Zeitphilosoph“ 
zu Wort. Er lebte in recht später alttes-
tamentlicher Zeit, also etwa im 3. Jh. v. 
Chr. In zwölf Kapiteln seines Buches 
spricht er mehr als vierzigmal von der 
Zeit. Das ist nicht nur viel, er verwen-
det durchwegs auch jenen hebräischen 
Begriff, der eine „besondere“ oder eben 
auch eine „heilige Zeit“ meinen kann. 
Der Begriff für die verfließende, allge-
meine Zeit fehlt im Buch. Das scheint 
Kohelet gar nicht zu interessieren; es 
scheint ihm um eine besondere Qua-
lität von Zeit zu gehen. So hat Kohe-
let zwei wesentliche Aspekte von Zeit 
geprägt:

„Carpe Diem – Pflücke den Tag!“
Ein Satz, der in aller Munde ist und zu-
gleich uralt, auch älter als Kohelet, ist 
der Satz: „Carpe Diem“. Diese bekannte 
Formulierung stammt erst von Horaz. 
Wörtlich kommt das bei Kohelet nicht 
vor, aber der Gedanke ist ganz zentral: 

(9,7 –10; 2,24; 3,12.22; 5,17ff; 11,9 –10):

„Geh, iss dein Brot in Freude und trinke 
guten Herzens deinen Wein. Denn Gott 
hat seit langem schon gefallen, was du 
tust. […] Genieße das Leben mit dem 
Menschen, den du liebst, an allen Ta-
gen deines in Windhauch vergehenden 
Lebens, das Gott dir unter der Sonne 
gewährt, an allen Tagen deines Dahin-
schwindens in Windhauch. Das ist dein 
Anteil in deinem mühevollen Leben un-
ter der Sonne“ (9,7–8).

Die Verse sind kein oberflächlicher 
Aufruf zum Genuss, so etwa im Sinn 
religiös begründeter Wellness. Kohe-
let weist darauf hin, dass wir in Freude 
und guten Herzens essen und trinken 
und liebe Menschen um uns genießen 
sollen und dürfen, denn – und das ist 
wichtig – es ist bei G’tt gut, was wir 
tun. Es ist aber nicht in einem mora-
lischen Sinn „gut“, so dass man mei-
nen könnte, es sei egal, wie wir leben. 
Wenn wir den ganzen Abschnitt lesen, 
dann erkennen wir, es ist gut, weil es 
G’tt gegeben hat, weil alles von G’tt ist. 
Sich dessen bewusst zu sein, führt zu 
Dankbarkeit und Gelassenheit: dank-
bar, weil wir uns des Geschenkcharak-
ters allen Lebens und jedes Moments 
(2,24; 3,12–13) bewusst werden können, 

Das Heilige in der Zeit – aus dem Buch Kohelet
Ursula Rapp



Sonntag, 11.01.2026
Taufe des Herrn

L I	 Jes 42,5a.1-4.6-7

L II	 Apg 10,34-38

E	 Mt 3,13-17

Montag, 12.01.2026
L	 1 Sam 1,1-8

E	 Mk 1,14-20

Dienstag, 13.01.2026
L	 1 Sam 1,9-20

E	 Mk 1,21-28

Mittwoch, 14.01.2026
L	 1 Sam 3,1-10.19-20

E	 Mk 1,29-39

Donnerstag, 15.01.2026
L	 1 Sam 4,1b-11

E	 Mk 1,40-45

Freitag, 16.01.2026
L	 1 Sam 8,4-7.10-22a

E	 Mk 2,1-12

Samstag, 17.01.2026
Y Tag des Judentums

L	 Sam 9,1-4.17-19; 10,1

E	 Mk 2,13-17

und gelassen, weil es um das Annehmen dessen geht, was 
ist. Annehmen ist nicht Gleichgültigkeit, sondern keinen 
Widerstand leisten, nicht etwas anderes wollen, das, was 
jetzt ist – alle Tage deines Lebens. Denn sie sind Wind-
hauch, sie vergehen und es kommt Neues.

„Pflücke den Tag“ bedeutet: Achte, was jetzt ist und hoffe 
nicht auf Besseres. Genieße jetzt und glaube nicht, irgend-
wann wird es besser, wenn du genug geleistet, erreicht, 
gespart, trainiert, gesund gelebt … hast. Kohelet erinnert 
daran, nicht immer noch etwas anderes zu wollen, als das, 
was da ist (2,22–23). Sonst sind wir nie glücklich.

So betrachtet, wird jeder Moment zu einem besonderen, 
und der Alltag zu geheiligter Zeit, weil wir uns bewusst 
sind: Er ist ein Geschenk G’ttes und deshalb heilig. Dazu 
gehört, dass auch das Schwierige, das wir eben nicht so 
gern annehmen, von G’tt kommt. Warum das so ist, kann 
auch Kohelet nicht beantworten: Er erzählt wiederholt, 
dass er die Welt, die Menschen, das Leben beobachtet hat, 
und sein Schluss ist, dass alles von G’tt kommt, dass wir 
das aber mit unserer Vernunft nicht verstehen und durch-
schauen können (11,5). 

„Alles hat seine Zeit!“
Das ist ein zweites sprichwörtlich gewordenes Zitat aus 
dem Buch Kohelet und stammt aus einem Gedicht über 
die Zeit, das in 3,1–8 steht. Hier finden sich vierzehn Ge-
gensatzpaare mehr oder weniger allgemein menschlicher 
Erfahrungen, für die es bestimmte Zeiten gibt: Gebären 
–Sterben, Pflanzen – Ausreißen, Töten – Heilen bis zum 
Lieben und Hassen, Krieg und Frieden. 
In den folgenden Versen (V. 9–15) gibt uns Kohelet eine Aus-



Sonntag, 18.01.2026
2. Sonntag im Jahreskreis
† Beginn: Gebetswoche für 
die Einheit der Christen
L I	 Jes 49,3.5-6
L II	 1 Kor 1,1-3
E	 Joh 1,29-34

Montag, 19.01.2026
L	 1 Sam 15,16-23
E	 Mk 2,18-22

Dienstag, 20.01.2026
L	 1 Sam 16,1-13
E	 Mk 2,23-28

Mittwoch, 21.01.2026
L	 1 Sam 17,32-33. 
	 37.40-51
E	 Mk 3,1-6

Donnerstag, 22.01.2026
L	 1 Sam 18,6-9; 19,1-7
E	 Mk 3,7-12

Freitag, 23.01.2026
L	 1 Sam 24,3-21
E	 Mk 3,13-19

Samstag, 24.01.2026
L	 2 Sam 1,1-4.11-		
	 12.17.19.23-27
E	 Mk 3,20-21

legung des Gedichts und erklärt, dass unser Mühen, das 
Abmühen, das Streben nach Mehr nichts bringt, denn G’tt 
hat alles schon längst gut gemacht, das Vergangene wie 
das Künftige. Das Beste, was wir tun können, um gut zu 
leben, ist jeden Moment anzunehmen und uns nicht dage-
gen anzustrengen. Damit ist eine Grundhaltung gemeint, 
die nicht gleichgültig ist, wenn es darum geht, Schaden 
zu vermeiden und zu beheben. Denn Kohelet verweist auf 
die Schöpfung: Alles hat G’tt gemacht und hat es „schön“ 
gemacht. In Genesis 1 steht, er habe es „gut“ gemacht. 
Vielleicht meint Kohelet, es sei nicht in dem Sinn gut, wie 
es zu Beginn war, weil wir die Erfahrung von Gewalt und 
Hass kennen. Aber es ist alles in G’tt aufgehoben.

Was ist eine heilige Zeit?
Für Kohelet ist „heilige Zeit“ nicht ein bestimmter Zeitab-
schnitt besonderer Feierlichkeit oder besonderen Glücks, 
denn jeder Moment unseres Leben hat seine Heiligkeit, weil 
er von G’tt geschaffen und gegeben ist. So ist es von G’tt her 
gewollt. Wir Menschen dürfen uns das bewusst machen in 
all unserem alltäglichen Schaffen und Tun. In diesem Be-
wusstsein wird kein Moment, kein Tag unseres Lebens nicht 
auf G’tt bezogen erlebt, und deshalb ist er glücklich. 
Die sich aufdrängende Frage, wie das mit dem Annehmen 
des Moments ist, wenn Krieg tobt, wenn Katastrophen in 
unser Leben brechen, lässt sich grundsätzlich nicht beant-
worten. Aber jeder einzelne Moment und Tag ist auf G’tt 
bezogen, nichts ist außerhalb G’ttes. 
Darum heißt es auch: Lebe jetzt, lebe im Jetzt, denn darin 
ist die Ewigkeit, darin ist letztlich G’tt, weil es so geschaf-
fen ist (3,11).

Ursula Rapp, Professorin an der Kirchlichen Pädagogischen Hochschule  
Edith Stein, Salzburg 


